

## RASSEGNA STAMPA Il Manifesto Pag 1 di 2 27 maggio 2010

ANTICIPAZIONI · Da domani a Pistoia «Dialoghi sull'uomo»

## Nuovi esperimenti di culture meticce

Jean-Loup Amselle

partire dagli anni Novanta le mie ricerche in Mali misero in luce l'inadeguatezza degli strumenti antropologici tradizionali e in particolare di tre categorie, considerate fondamentali in antropologia: quelle di etnia, di cultura e di identità. Fino a quel momento avevo guardato all'Africa come al continente delle etnie, dotate di sistemi religiosi, politici ed economici fissi, e pensavo che quelle etnie, così strettamente delimitate fossero esse stesse all'origine dei molteplici conflitti che insanguinavano il continente africano. Constatai però ben presto che quelle appartenenze etniche, culturali e identitarie erano estremamente labili prima della colonizzazione. Inoltre, avevo notato numerosi cambiamenti di identità in ambito etnico, religioso, politico. Un peul poteva diventare bambara e poi malinke, dei pagani potevano diventare musulmani e così via. In breve, tutto questo contraddiceva l'immagine di un'Africa ingessata nella tradizione tanto ca-

Fu così che iniziai ad adottare la nozione di meticciato, o meglio, quello di logiche meticce per attirare l'attenzione sul carattere composito di ogni etnia. A differenza di altri autori come Homi K. Bhabha o Édouard Glissant, per i quali l'ibridità o la creolizzazione sono essenzialmente il prodotto dei contatti tra le culture esotiche e la cultura occidentale, ho dimostrato che al contrario la creazione di identità etniche o culturali fisse era il prodotto dell'imposizione di un sapere/potere coloniale o meglio statale, fatto di censimenti, spesso scritti, che hanno fissato identità fino a quel momento assai deboli. Questo tipo di fenomeno non è specifico dell'Africa, ma riguarda anche l'Europa del XIX secolo e

Contro la sostanzializzazione coloniale delle etnie, proponevo l'idea di un meticciato originario, che è agli antipodi del concetto di un meticciato concepito come la giustapposizione di «razze» o etnie diverse. Quest'ultima accezione è quella che però ha riscosso maggio re successo e che per certi versi ricalca la nozione di acculturazione o di occidentalizzazione del mondo. Il dominio occidentale non finirebbe forse per trasformare radicalmente tutte le «altre» culture e determinare la scomparsa di alcune di esse? Poiché le sempre più frequenti politiche attuali della «diversià» non fanno che rinforzare questa credenza in entità culturali o etniche pure, ho cercato di sfuggire a questa deriva biologica e ho rinun-

ciato alla nozione di meticciato, per orientarmi verso quella di «connessione», che mi sembrava più neutra, in quanto mutuata dal mondo dell'elettricità e dell'informatica.

Secondo quest'ultima prospettiva, continuo a pensare che non esistano culture pure, ma invece di fare l'ipotesi di un sincretismo originario, penso che ogni cultura sia il prodotto di una connessione, di una derivazione operata a partire da una rete di significanti più grande. Ogni cultura sarebbe, secondo me, il risultato di una torsione di significanti inglobanti e della trasformazione di questi significanti in significati locali. Per esempio, ci sono gruppi musicali delle banlieues parigine, formati da giovani france-si di origine congolese, che riaffermano la loro identità africana suonando rap americano. Con una triangolazione culturale, questi giovani si connettono a un significante globale, per rivendicare un'origine locale, peraltro mai vissuta. Ovviamente la forza e l'estensione di questa rete di significati inglobanti varia nel corso della storia. In epoche passate era più ridotta di oggi, dove esiste una cultura che domina tutte le altre, quella occidentale. Questo dà origine a una serie di fenomeni definiti di volta in volta come occidentalizzazione del mondo, McWorldizzazione, cocacolonizzazione. A questo proposito vorrei sottolineare che questo fenomeno di omoge-neizzazione non è ineluttabile, ma è soggetto a fenomeni contrari.

Questa nuova prospettiva implica il fatto di prendere in considerazione che, se è vero che alcune lingue o alcune culture scompaiono, allo stesso tempo ce ne sono altre che compaiono. Certe lingue e certe culture possono in effetti perpetuarsi sotto altri nomi e grazie ad altri supporti umani (per esempio i Garifuna dell'America centrale o i Tasmaniani). In generale però ci si rifiuta ci considerare queste culture o questi popoli come «autentici», perché sono meticciati. Inoltre, il meticciato delle culture del mondo, non è a senso unico. È vero che l'occidentalizzazione è dominante, ma esistono anche forme di mondializzazione «parallele» se non «trasversali»: fast-food asiatici, indianizzazione dei canti sufi nella Nigeria del nord, indianizzazione del cricket inglese in India, e così via.

Ciò che è nuovo rispetto a un processo di meticciato delle culture del mondo, peraltro sempre esistito, è la volontà di innestare elementi «esotici» o piuttosto definiti come tali, su segmenti della cultura occidentale (o di aggiungere identità all'identità nazionale bianca e cristiana, cosa che ha come effetto quello di rafforzare quest'ultima). Si tratta

Direttore Giulia Cogoli telefono +39 0287088383 direzione@dialoghisulluomo.it www.dialoghisulluomo.it

Sede Direzione Giulia Cogoli Comunicazione corso Indipendenza 14 20129 Milano Sede Legale Pistoia Eventi Culturali s.c.r.l. Via de' Rossi 26 51100 Pistoia

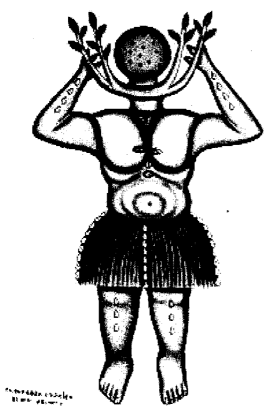






## RASSEGNA STAMPA Il Manifesto Pag 2 di 2 27 maggio 2010

di un processo di meticciato sperimentale che si fonda sul principio di una separazione radicale tra la cultura o l'arte occidentale da una parte e le culture e le arti dette «del mondo» dall'altra. Tutto questo rappresenta una fonte di rigenerazione per lo stanco Occidente, ma così facendo si fissano queste culture o queste arti altre nella non-storia e nella tradizione. Si nega loro il diritto o la capacità di trasformarsi esse stesse. Bisogna che rimangano immobili, fedeli a se stesse, «autentiche» affinché l'Occidente possa fare il suo mercato.



CYPRIEN TOKOUDAGBA, «AZIZA»

Proponiamo qui la rielaborazione di un intervento della rassegna <mark>«Dialoghi</mark> sull'uomo», a Pistoia da domani a domenica 30 maggio



